
1 
 

  יג  מנחות
  משה שווערד

  

 איזהו מקומן מסכת מנחות דף יב עמוד ב .1
אף דקי"ל חצי שיעור אסור מן התורה, היינו בדבר שכבר אסור    -לאכול כחצי זית ולהקטיר כחצי זית כשר  

  טה"ק בזבחים כט:, וע"ע בזה בשדי חמד מערכת ח' כלל י"ג. - אבל לא להחיל איסור פיגול ע"י חצי שיעור
  

 דף על הדף מסכת מנחות דף יב עמוד ב .2
 במשנה: לאכול כחצי זית ולהקטיר כחצי זית כשר, שאין אכילה והקטרה מצטרפין. 

וכתב בספר מנחת אריאל (ע' פ"ח): ומבואר דלולא האי טעמא זה היה פיגול, וצ"ע איך שייך מחשבה 
, וכן פסק כלל על הקטרת חצי זית, הא קיי"ל לקמן (דף כ"ו ע"ב) כריב"ל, דאין הקטרה פחות מכזית

 . וכן קשה דאין אכילה פחותה מכזית וא"כ אין זה מחשבה כללהר"מ בפי"א מפסוה"מ הט"ו. 
 

פסק, דחישב דיאכלהו שני בני אדם הוי מחשבת פיגול.   (בפי"ד מפסוה"מ ה"י)ונראה דהביאור הוא פשוט, דהנה הר"מ  
וכן בחשב לאכול ביותר מכדי אכילת פרס זה מצטרף. וצ"ע דהא אין אכילה פחותה מכזית, ואמאי הוי מחשבה  

והביאור הוא, דהא דאין אכילה פחות מכזית, אין הביאור דפחות מכזית זה לא נאכל כלל ונשרף,    כלל.
דודאי דזה נאכל ע"י אדם, רק דבכל התורה כולה איכא דין דלמעשה אכילה צריך כזית, וחצי זית אין זה  

אי דאש מעשה אכילה, דהא קיי"ל בזבחים (דף ל"א ע"א) דחישב שאכלהו האש הוי פיגול, והא זה וד
 לא מיקרי מעשה אכילה, אלא דזה נקרא דנאכל ע"י האש.

וא"כ כיון דבפיגול העיקר זה שיאכל כזית, מובן דגם ע"י שני בני אדם הוי פיגול, כיון דהא גם חצי זית  
וכן זה בהקטרה דמבואר בזבחים (דף  .  מיקרי דנאכל וכנ"ל, ורק דצריך כזית, ולזה סגי ע"י שני בני אדם

ל"א ע"ב) בתוס' שם, דשייך לחשוב על הקטרה על חצי זית יעויי"ש היטב בסוגיא. והיינו משום דחצי זית ודאי  
שם הקטרה עלה ולא הוי כנשרף סתם, רק דהא דאין הקטרה פחות מכזית, היינו דלקיום מצות הקטרה צרך 

 . טר. ולכן שייך לחשוב על חצי זית להקטיר פעמיים והוי מחשבת פיגולכזית, אבל ודאי דגם חצי זית מיקרי מוק
וניחא נמי הא דהיה שייך שאכילה והקטרה יצטרפו, ומשם דגם לחצי זית של אכילה וגם לחצי זית של  

  . הקטרה, יש שם אכילה ושם הקטרה, ולכן שייך שיהיה פיגול
  

  המוקדשין פסולי  –ערוך השולחן העתיד  .3

  
  

  חידושי בתרא .4

  



2 
 

 חדושי הגרי"ז מסכת מנחות דף יג עמוד א .5
ולהקטיר   דרכו לאכול אמרת לא בגמ' אי לאכול  דבר שאין  מדיוקא דרישא ש"מ דהשתא מה לאכול ולאכול 

וצ"ע מה קס"ד הגמרא למילף מדבר שאין דרכו לאכול הא כיון שאין דרכו  ,  מצטרף לאכול ולהקטיר מיבעיא
  , ע"כ.לאכול לא הוי מחשבה כלל, ולאכול ולהקטיר אינו אלא מדין צירוף ואפשר דמצטרף

  
  יד בנימין .6

  
  

 חדושי הגרי"ז מסכת מנחות דף יג עמוד א .7
בגמרא מהו דתימא טעמא דרבי יוסי משום דקסבר אין מפגלין בחצי מתיר, פירש"י וכן בשיטמ"ק דחצי מתיר  

והנה צריך עיון דהכא היינו במחשב במתיר שלם שזהו הקמיצה על חצי מתיר דהיינו על קומץ או על לבונה,  



3 
 

וא"כ מאי קאמר דמחשב    דהא פיגול הוא משום דמחשב על אכילת מזבח ולא מטעם מתיר קאתינן עלה
והנה מרן הגר"ח חידש דהא דמפגלין במחשב ,  על חצי מתיר, דזה שייך היכא דמדין מתירין קאתינן עלה

וע"כ מוכח דמשום מתיר קאתינן עלה  ...  על הזריקה אין זה מטעם אכילת מזבח אלא משום עבודת הזריקה
ולכך בעינן זריקה המתרת, ולפי"ז יתבארו דברי המשנה שהשיבו לו חכמים מ"ש מזבח היינו דנהי דמטעם דין 
הקטרה כזריקה חשיבי חצי מתיר דתרווייהו מתירין מ"מ כיון דאית בהו דין אימורין א"כ לפגלי כאימורין ולא 

זה משני ר"י דאימורים לא חשיבי חצי מתיר, [וצ"ע קושיתו דהתם לאו   יהיה בהם חסרון של חצי מתיר, ועל
  משום דין מתיר מפגלי האימורין כי אם משום אכילת מזבח וזה היתה תשובתו].

  
  ספר נזר הקודש .8

   
  

  יד בנימין .9

   



4 
 

 דף על הדף מסכת מנחות דף יג עמוד א .10
במשנה: הקומץ את המנחה וכו' להקטיר לבונתה למחר, רבי יוסי אומר פסול ואין בו כרת, וחכ"א פיגול וחייבין  

והקשה בתוס' יום טוב, דהרי להלן (ט"ז ע"א) איתא במשנה: פיגל בקומץ ולא בלבונה וכו' וחכמים    עליו כרת.
אומרים אין בו כרת עד שיפגל בכל המתיר. וא"כ מאי שנא דכאן ס"ל לחכמים דבפיגל בקומץ לבד דהוה פיגול 

 . וחייבים עליו כרת
 

וכתב הקרן אורה (לקמן דף ט"ז) ליישב, דצ"ל דמתני' מיירי בשחישב גם בשעת ליקוט לבונה להקטיר לבונה 
למחר, והך מחשבה בשעת ליקוט לבונה מפגלת לכו"ע, ומ"מ בליקוט לבונה לחוד לא סגי רק בצירוף הקמיצה, 

את המתיר אית כאן מחשבה גם    דבלא הקמיצה הוי רק חצי מתיר, ובזה נחלקו רבנן ור"י, דלרבנן דמתיר מפגל
בקמיצה, ולר' יוסי דאין מחשבת לבונה מועלת בקמיצה נמצא שלא פיגל אלא בליקוט לבונה, ומש"ה אין בו 

  כרת, עכ"ד. 
===============================================================
===============================================================  

  
  חידושי בתרא .11

  
  

  חידושי בתרא .12

  



5 
 

 שפת אמת על מנחות דף יג/ב  .13
וקשה לי א"כ ב' בזיכי לבונה  שם ורבנן כי אמרינן אין מתיר מפגל את המתיר היכא דלא איקבעו בחד מנא.  

וכן אמר ר"י בב' בזיכי לבונה משמע  .  דלא איקבעו בחד מנא לא יפגלו זה את זה לרבנן ולעיל אמרי' 
ונראה דכיון דמונחין ב' הבזיכין על השלחן חשיב השלחן לגבייהו כחד מנא .  דלרבנן מפגלין זה את זה

  שהרי סילוק בזיכין במקום קמיצה היא: 
  

  יד בנימין .14

   

  



6 
 

  יד בנימין .15

  
  

 שפת אמת על מנחות דף יג/ב  .16
צ"ע מהא דמשמע בכל הסוגיא לעיל בפ"ק (ז' ע"ב) דסילוק בזיכין דלחם  שם אר"י ליקוט לבונה בזר פסולה כו'.  

ואפשר דהתם כיון דכבר .  הפנים הוי במקום קמיצה וה"ה ליקוט לבונה מן המנחה דהוי ממש כמו סילוק בזיכין
קדשינהו בבזיכין ועומדין להקטרה הוי עבודה טפי מליקוט לבונה דצריך להניחו עוד בכלי שרת כדי להקטירן  

  להכי הו"א דלא חשיב עבודה: 
  

 איזהו מקומן מסכת מנחות דף יג עמוד ב .17
 : קסבר הולכה שלא ברגל שמה הולכה

, עי"ש. השפ"א (זבחים יד:) תמה מנלן דבעינן הולכה דוקא ברגל והיכן כתוב זאת בתורה  :א] מקור הדין
אמנם בקרית   ]2[.  כתב דטעמא דמילתא דקים להו לחכמים שאין דרך שירות בכך  (שם על תוד"ה איבעיא)ובטה"ק    ]1[

  וע"ע דביר הקודש זבחים אות קי"ח.. איתא דהכי משמע לשון 'והקריבו' שהוא הולכה ברגל(פסוהמ"ק סוף פי"ג)  ספר
 

 : ב] חילוק בין ליקוט לבונה להולכה גמורה
דוקא כאן בליקוט לבונה דהולכה גרועה היא דאינה הולכה בעצם אלא מיעוט בהילוך הכהן, אמרינן דדוקא 
אי הולכה שלא ברגל שמה הולכה פסולה בזר, אבל בהולכה גמורה סבר ר' יוחנן בזבחים טו. דאפילו לאו  

  עי' שטמ"ק (אות ז') מהתו"ח.  - שמה הולכה מ"מ הוליכה זר פסולה ואי אפשר לתקנה
  

  חידושי בתרא .18

  



7 
 

 חדושי הגרי"ז מסכת מנחות דף יג עמוד ב  .19
שם, בגמ' בשלמא קומץ היינו שוחט וכו' אלא נותן בכלי מאי קא עביד אילימא משום דדמי לקבלה מי דמי התם  
ממילא הכא קא שקיל ורמי, וצ"ע מה זה דקאמר דלא דמי, וכי קומץ דמי לשוחט אלא שהוא כנגד מעשה השחיטה  

וצ"ל דכיון דאין מקדשין בכלי שעל גבי קרקע וצריך כהן להגביה, וגם זה  וכמו כן מתן כלי הוא כנגד קבלה,  
ולכן נהי דאם היה דמי  ,  א"כ עבודת כהן זה היא כנגד קבלהכדאיתא לעיל (דף ז' ע"א)    הכהן יכול לפגל בעבודתו

ממש עבודת מתן כלי לקבלה היתה כנגד קבלה, אבל כיון דלא דמי יש כאן כבר עבודה כנגד קבלה, ועבודת 
  .המתן כלי אינה עבודה לפגל, ומתרץ הגמרא דדמי ממש לקבלה משום דכל עבודת הקבלה קידוש כלי הוא

  
 תוספות מסכת מנחות דף יג עמוד ב ד"ה לאכול אחד  .20

מדבעי רבי יוחנן בגמ' בלחמי    הוא הדין חלה אחת מן הסדרים שאותו הסדר פיגול  -לאכול אחד מן הסדרים  
  אבל אותו מין פשיטא דנתפגל תודה מהו במנחת מאפה תנור מהו משמע דמיבעיא ליה משום דהוו שני מינים  

והא דקאמרינן בגמרא אילו איטמא חד אבר מי איטמא כוליה אף על גב דשייך האי טעמא בחלה אחת 
שאם נטמאה אחת לא נטמא כל הסדר מ"מ לענין פיגול נתפגל הואיל והוקבעו בסדר אחד וחשיב כחד  

ושמא גם לענין טומאה אם נטמאה אחת   לענין פיגול טפי מפיגל בירך של ימין דלא נתפגל ירך שמאל
כל הסדר והא דנקט הכא ובסיפא אחד מן הסדרים ולא נקט חלה אחת מאחד מן הסדרים משום    נטמא 

ובסיפא משום רבותא דחכמים דאע"פ שחישב על כל הסדר אפ"ה אותו סדר דוקא פיגול   רבותא דר"י
  וטמא והשני אינו פיגול וטהור.

  
  יד בנימין .21

   
  
  
  
  



8 
 

  חידושי בתרא .22

  
  

  יד בנימין .23

  
  

 איזהו מקומן מסכת מנחות דף יג עמוד ב .24
 :אומר היה ר"י פיגל בירך של ימין לא נתפגל הירך של שמאל

כתב המיוחס לרשב"א דדוקא בירכים כך שאע"ג שמחוברות בגוף מ"מ הרי הם מפורדים קצת, אבל א]  
 . בשאר אברים אם פיגל בהן נתפגל כל הזבח

אולם בתוס' ד"ה אי אמרת (בסופו) מפורש דמיירי במחשב בירכים לאחר שהובדלו זה מזה, ולפי"ז אין סברא  
 .לחלק בין ירכים לאברים אחרים

עוד כתב המיוחס לרשב"א שאם חישב לאכול כזית מן הזבח או אפילו כזית מאחת הירכים, הואיל ולא  ב]  
 , עי"ש. נתפגל כולו -פירש איזו ולא פירש מקום הכזית 

אכן בחי' הגרי"ז (ד"ה בגמרא אמר רב הונא) נקט מסברא דאפילו בחתיכה אחת אם סיים במחשבתו שיאכל  
כזית מסוים אינו מתפגל אלא הכזית הזה, ולפי דבריו צ"ל דמאי דקאמרי תוס' בתחילת דבריהם דלר"י אם חישב  

לו חישב על חלה מסוימת רק  על חלה אחת מן הסדרים כל אותו הסדר פיגול, היינו שחישב על חלה בסתמא דאי
 היא מתפגלת. 

וכן מדברי תוס' (ד"ה אי אמרת) יש לדקדק שלא כהמיוחס לרשב"א, דהתוס' מסתפקים שמא לר"ה אליבא דר' 
יוסי חשיבי הירכות כתרי גופי ממש שאפילו ערבן וחשב על כזית משניהם לא פיגל, משמע דכ"ש אם חישב 

  כזית מאחת מהן דנתפגלה רק ירך זו.
 

===============================================================
===============================================================  

  
  



9 
 

 שפת אמת על מנחות דף יג/ב   .א
מ"מ י"ל דדינו דר' ינאי אמת וכן פסק באמת הרמב"ם   א"ר מרי אף אנן נמי תנינא וכו'. ודחי לה בגמ'שם  

אבל תמוה כמ"ש המל"מ שם ג"כ דהא פסק הרמב"ם דהולכה שלא  .  (פי"א מפסוהמ"ק) דנטלן זר פסול
וצ"ל  .  ברגל ל"ש הולכה. ובגמ' אמרינן דר' ינאי ס"ל דשמי' הולכה ואיך מזכי הרמב"ם שטרא לבי תרי

בדוחק דהולכה בעלמא דאפשר לבטלה דמה"ט ס"ל לר"ש [אליבא דרבה ור"י בזבחים (י"ד.)] דהולכה  
אבל נטילת הלבונה דעבודה שא"א לבטלה היא    לעולם כשרה בזר לכן עכ"פ שלא ברגל לאו שמי' הולכה

  :ועדיין צ"ע מנ"ל להרמב"ם זה החילוק  אפי' שלא ברגל הוי הולכה. וכעין זה תירץ במל"מ ע"ש.
  
  

 איזהו מקומן מסכת מנחות דף יג עמוד ב  .ב
 הקטיר שני בזיכין לאכול אחד מן הסדרים למחר: 

 עד אימתי זמן אכילת לחם הפנים?
, [וכן מוכח דעת הרמב"ם בפיהמ"ש דלחם הפנים נאכל בשבת בלבד שנאמר "ביום השבת יערכנו"  ]1[

דעת השטמ"ק לקמן צה. אות א' בשם הגליון], וכתב הח"נ דלדבריו הו"מ למיתני הכא לאכול אחד מן הסדרים  
 בערב, אלא לישנא דרישא נקט.

  
 /על ויקרא פרק כד פסוק ח   תורה תמימה/ביאורים 

יערכנו<יט>   השבת  וביום  הבזיכין  יקטיר  השבת  דביום  השבת ר"ל  ביום  חד  ודריש   ,
 אוהיתה ללחם לאזכרה, וחד ביום השבת איערכנו:

שם וז"ל, ולחה"פ אינו נאכל   פיה"מ להרמב"םועיין בתוי"ט פ"ב מ"ב דמנחות הביא בשם  
ולא  התוי"ט  וכתב  יערכנו,  השבת  ביום  השבת  ביום  שביאר  כמו  בלבד,  השבת  ביום  אלא 

אבל נראה הבינותי ראיה זו שהרי זה על הסידור נאמר, עכ"ל. והוא באמת דבר פלא לכאורה,  
כמש"כ  הקטרה  במקום  היא  הכהנים  ואכילת  יקטיר,  השבת  דביום  זו  לדרשה  שכיון 
ואכלו אותם אשר כפר בהם (פ' תצוה) ודרשו בכ"מ בגמרא מלמד שהכהנים אוכלים  

  ובעלים מתכפרים:
  
החלות    ]2[ ביוהכ"פ  שבת  דחל  צט:  לקמן  ממתני'  הרמב"ם  על  לתמוה  הרבו  והח"נ  התוי"ט  אמנם 

וכן הרע"ב ותפא"י דאף לחם הפנים נאכל ליום  , ועוד תמיהות, ומסיק התוי"ט  מתחלקות ונאכלות לערב
וכתב עוד הח"נ דמדלא ביאר  , וכן משמע דעת תוס' לקמן צה. (ד"ה שמע מינה).  ולילה כשאר קדשי קדשים

הרמב"ם בחיבורו זמן אכילת לחם הפנים כלל ש"מ דחזר בו ממה שכתב בפיהמ"ש וסמך על מש"כ דין שיירי  
 מנחות נאכלין ליום ולילה.

  

אכן ראה במנח"א (עמ' רי"ב) שמישב הרמב"ם בפיהמ"ש, די"ל דיש שני דינים באכילת לחם הפנים,  
, יש בו עוד דין אכילה מיוחד מדין מצות סידור לחם הפנים דמלבד מצות אכילתו ככל שאר שיירי מנחות

. וכעי"ז  אבל מדין אכילת קדשים נאכל הוא ליום ולילה,  ומשום הכי כתב הרמב"ם שמצוה לאוכלו בשבת
 ביאר בהערה י"ד לכנסת הראשונים.

  
והוי יודע דשיטת רגמ"ה במעילה (סוף ט.) ורבינו יונה באבות (ה. ה.) דלחם הפנים היה נאכל כל    ]3[

ולדבריהם צ"ל נמי דמתני' דנקטה "לאכול אחד מן הסדרים למחר" אגב לישנא דרישא אבל לעולם  ,  השבוע
 .מיירי דחישב לאוכלו לאחר השבוע

  
דאכילת לחם הפנים אסורה בשבת  יעוי' במרחשת (ח"א סי' י"א) שהאריך לדון    -ובענין אכילת לחם הפנים בשבת  

לפי שבין השמשות של שבת לא היה לחה"פ ראוי לאכילה ומיגו דאתקצאי ביה"ש אתקצאי לכל   מטעם מוקצה,
היום, ומה דמשמע במתני' לקמן צט: שנאכל בשבת הוא כדאיתא בריש ביצה דסתם לן תנא בשבת כר"ש דלית ליה 

  , עי"ש שהרחיב בזה. מוקצה
  
  



10 
 

 שו"ת אגרות משה קדשים וטהרות חלק א סימן יא  .ג
 לבאר דברי ר' יונה באבות פ"ה מ"ה באכילת לחם הפנים  

 כ"ה סיון תשי"ח. מע"כ ידידי הרב ר' הלל דוב ליטוואק שליט"א. 
הנה דברי רבנו יונה באבות פ"ה מ"ה ודאי מוקשים מאד, דהא דין לחם הפנים שאוכלין אותו ביום השבת 
שסלקוהו מהשלחן ובליל מוצאי שבת ככל קדשים הנאכלין ליום אחד שהוא ליום ולילה שלאחריו עד  

ומה שכתב הרמב"ם בפירושו בפ"ב .  שיעלה עמוד השחר מדאורייתא ומדרבנן רק עד חצות כבריש ברכות
דמנחות ולה"פ אינו נאכל אלא ביום השבת בלבד, פשוט שכוונתו גם להלילה של מוצאי שבת וזה נקרא 

כדאיתא חולין דף פ"ג. וגם המשנה אינו קורא אותו    ג"כ ביום השבת בלבד, משום שלקדשים הלילה הולך אחר היום שלפניו
חל בשבת ולא  יום אחד דתנן במנחות דף ק' לחה"פ נאכל לא יותר על אחד עשר שהוא בחלו שני ימים טובים של ר"ה קודם השבת שהקשה רש"י דא"כ נמצא שיו"כ 

ך אחר היום שעבר הילכך מתקרי י"א. וכן צריך לפרש בכוונת הרמב"ם שבקרא  יאכלו אלא לערב מוצאי שבת שהוא יום י"ב, ותירץ דלענין אכילת קדשים הלילה הול
לילה שבמוצאי  כתיב רק ביום השבת אבל גם הלילה דמוצאי שבת נקרא יום השבת לענין קדשים, וכן הוא במש"כ שם ושתי הלחם נאכלות יום עצרת שכוונתו גם לה

הולך אחר יום שעבר וכמפורש תיכף שם ברמב"ם שאוכלין גם בלילה שכתב ואין מניחין ממנו למחר לפי  יום עצרת משום שגם הלילה נקרא לענין קדשים יום עצרת ש
לילה עד חצות  שהן מנחה והמנחה נאמר בה קדש קדשים היא כחטאת וכאשם וכבר בארנו בחמישי מזבחים שהחטאת והאשם אין מאחרין אותו למחר רק נאכלים ליום ו

 הו שנקט לעיל מזה גם על לה"פ.  עיין שם, ופשוט שקאי זה אתרויי 
לחם לאכלו  איברא דלשון הרע"ב שם משמע דאין אוכלין אותו בליל מוצאי שבת שכתב ואם בשעה שהקטיר שני הבזיכין של לבונה חשב על אחד מן המערכות של  

ול. אבל ודאי א"א  למחר כלומר שלא בזמנו עיין שם, שמשמע מלשון כלומר שבכאן אין צריך שתהיה המחשבה לפגל למחר דוקא אלא אף בחשב לאכלו בלילה הוא פג 
עשר משום    לומר כן כדהקשה התי"ט מהא דמפורש בפי"א בחל יו"כ להיות בשבת שמתחלקות בערב והרע"ב עצמו כתב במ"ט שם שנאכל במוצאי שבת והוא רק לאחד

רוהו ונקטרו הבזיכים ובלילה מדאורייתא  שבקדשים הלילה הולך אחר יום שעבר. ולכן ברור שהוא טעות ואין מחלוקת בזה דלכו"ע נאכל לה"פ ביום השבת אחר שהסי
 ומדרבנן רק עד חצות הלילה.  

כלל   מובן  לא  שהסירוהו,  השבת  שאחר  בשבוע  אותו  לאכול  צריכין  שהיו  יונה  רבנו  שמש"כ  ונמצא 
דמשמע דביום השבת לא היו אוכלין אותו אלא אחר השבת, והא אדרבה עיקר חיוב האכילה הוא ביום  
,  השבת שרק זה נאמר בקרא כדכתב הרמב"ם בפירושו שם כמו שביאר ביום השבת ביום השבת יערכנו 

אבל וכוונתו לא שמקרא הזה ידעינן דין האכילה שקרא זה הוא על דין הסדור על השלחן כדהקשה התי"ט,  
כוונתו שכיון דלא הוזכר בלה"פ אלא יום השבת הרי בהכרח גם הקרא דאחר זה שנאמר בו מצות האכילה  
קאי רק על יום השבת דהוזכר בכאן ומה שאוכלין אותו גם בלילה דמוצאי שבת הוא משום דלענין אכילת  

צריכין לאכול  קדשים הוא גם בלילה בחשיבות יום השבת דהולך אחר יום שעבר וא"כ איך כתב שהיו  
 . אותו בשבוע שאחר השבת

ם שהוכשרו  ומה שאפשר לפרש בכוונת הר' יונה לע"ד הוא כדאבאר, דהא חזינן דאינו רוצה לפרש שהפסול שלא נמצא הוא על טומאה שיותר מצוי דהוא אף קוד
הבזיכין שאחר    ליקרב. וגם לפ"מ שפרש"י התם וביומא דף כ"א שהוא מטעם שאם נפסלים אין אחרים להביא תחתיהן ששייך זה דוקא רק בפסולין שקודם הקטרת 

ביוצא עיין    הקטרתם כבר נעשה מצותן ונשאר רק מצות האכילה שהוא ככל מצות אכילת קדשים ולא היה בהם הנס שלא יפסלו, וא"כ לשיטת התוס' לא נפסלין אז
ן היו נפסלין גם להקטרה שזה דבר שלא מצוי  בתוס' זבחים דף כ' ובמנחות דף ט' ורק אחר הקטרת הבזיכין נפסלין ביוצא שהוא רק לפסול לאכילה, ורק ביצאו הבזיכי

במנחות דף פ"ז נמי  כלל דתיכף כשמסלקין הם מקטירין ולא היה שייך להחשיב זה לכעין נס. ואף לרש"י שסובר דמשקדשו בכלי נפסלין ביוצא בזבחים שם ובדף פ"ח ו
כו לסלקם מעל השלחן דמה"ת יעשו כן לעבור על דין לפני תמיד שנאמר  הוא רק משנסדר על השלחן שאין טעם להחשיב לנס מה שלא הוציאום לחוץ קודם שהוצר

ין קודם הקטרה  בלה"פ. אך לרש"י ולתוס' היה הנס שלא אירע להם טומאה שזה דבר מצוי שאיזה כהן נטמא בעזרה באיזה טומאה שאפשר לו שיגע בהלחם או בהבזיכ 
אירע לפעמים. דהר' יונה סובר שאין לחוש לטומאה דהא טומאה הותרה בצבור ולא היה נעשה נס  והיו נפסלין והיה נס שלא אירע דבר כזה אף שבקרבנות אחרות  

ש מתרצין בענין בשביל זה, ואין להקשות מנס חנוכה שנעשה נס אף שטומאה הותרה בצבור שיש מתרצין להראות חיבתן של ישראל שהוא רק לזמן הנצחון. וגם שם י
ולכן מפרש הר' יונה שהוא לענין שלא נפסל ביוצא ולינה שהוא אחר הסלוק מעל השלחן ובשביל מצות אכילתן נמי לא אירע    אחר עיין בב"ח סי' עת"ר בשם הרא"מ, 

נו והיה חם  תקלה משום חביבותן ביותר שהוא מנחה חדשה ולה"פ הוא מצד הנס הקבוע שהיה חם בשעת הסרתו כדהזכיר הר' יונה כאן שכתב כי ביום השבת יערכ
. ומכיון שהוסר מעל השלחן כבר מצוי שגם אחד מהכהנים יוציא בשגגה לחוץ  כוונתו שלכן נעשה בו גם זה שלא יארע בו תקלה למנוע ממצות האכילה בשעת הסרתו, ש

שמוצאי שבת  מהעזרה. והנה בכל שבתות השנה אין כ"כ חדוש שברוב הפעמים אוכלין תיכף אבל בשבת שחל יוה"כ שמתחלקין לערב וזה קורא בשבוע שאחר השבת,  
ע שנפסל לעולם ואף בכל שבת לא אירע לאלו שהניחו את חלקם לאכול לערב שיפסל. ובעצם  נקרא שבוע שאחר השבת משום שהוא התחלת השבוע ומ"מ לא איר

"ו, אבל כדי  מכיון שסובר שגם בשביל מצות האכילה נעשה בהו נס היה יכול לומר גם שלא אירע פסול טומאה דאכילתן לא הותרה בטומאה כדאיתא בפסחים דף ע
. ידידו, משה  זה נראה בדוחק לפרש דברי ר' יונה התמוהים צא ולינה שלא שייך כ"כ שיארע לפסול מהקטרה.  שלא נטעה לפרש על הקטרה דוקא כפרש"י נקט יו

  פיינשטיין 
  

 דף על הדף מסכת מנחות דף יג עמוד ב  .ד
והנה רבינו יונה כתב (בפירושו למס' אבות פ"ה מ"ה) "שהיו צריכין לאכול אותו בשבוע שאחר השבת שהסירוהו 

וזה ודאי צריך ביאור, שהרי לחם הפנים קדשי קדשים הוא וכנ"ל (ותורת  ...ואם נשאר לשבוע אחרת הוא נפסל"  
 . מנחה עליו), ומהיכי תיתי שיהא זמן אכילתו שונה משאר קדשי קדשים (ומנחות) הנאכלין ליום ולילה

 
[ועי' בפירוש רגמ"ה בפ"ב דמעילה (ט א) שכתב דהיינו טעמא דלא קתני במשנה שם שלחם הפנים הוכשר  

 ליפסל בלינה (על פי הספרים דל"ג ובלינה) "שהרי נאכל משבת ועד שבת".
 

וכתב בספר בן מלך (פרק חמישי סי' ד' אות ג') על דברי הרבינו גרשום: נראה דלא קאי אשבוע דאחר הסילוק  
. עיין שם  (כפי' רבינו יונה), אלא אשבוע שלפני כן, וכוונתו דמשעת הסידור עד האכילה הוא משבת ועד שבת

 היטב] 



11 
 

 
ובספר איזהו מקומן (ע' קט) מביא ליישב דברי הרמב"ם בפיה"מ הנ"ל: י"ל דיש ב' דינים באכילת לחם 
הפנים, דמלבד מצות אכילתו ככל שאר שיירי מנחות, יש בו עוד דין אכילה מיוחד מדין מצות סידור לחם  

ליום ולילה  הפנים, ומשו"ה כתב הרמב"ם שמצוה לאוכלו בשבת, אבל מדין אכילת קדשים נאכל הוא  
 ע"כ. 

 
וכעי"ז כתב בספר מנחת אברהם על מנחות (ע' ריג), וכותב: במה שנתבאר בדברי הרמב"ם בפיהמ"ש דעיקר 
המצוה של לחם הפנים מדין לחם הפנים הוא לאכלו בשבת, יש ליישב בזה מה דהעירו האבני נזר באו"ח (סי'  

הא אסור לאכול מצה  ש"פ) ובמשך חכמה (פר' אמור), אמאי בער"פ שחל להיות בשבת נאכל הלחה"פ ביום  
בער"פ, ותירצו דחביבה מצוה בשעתה, אמנם הא בשאר קרבנות לא מצינו דיהא מצוה לאכלן ביום ולא בלילה,  

ולהנ"ל ניחא, דבלחם הפנים עיקר מצותו   -וע' שיטה מקובצת זבחים נ"ו ע"ב אות ח' ובהגהת החשק שלמה שם    -
 לאכלו ביום השבת. 

 
דבשעת חילוק לחם בספר כתר נהורא (סי' ג') כותב: נשאלתי מגיסי הרה"ג ר' חיים שאול שמאהל שליט"א  

ועי' ברמב"ם סוף פ"ד    הפנים ביום השבת היה הכהן גדול נוטל ארבע או חמש או שש חלות מלחם הפנים,
 מהלכות תמידין ומספין וברדב"ז בפירושו שם בדעת הרמב"ם אם סובר חמש או שש חלות. 

 
והנה כל חלה נעשה משני עשרונים סולת, וכל עשרון הוא מ"ג ביצים וחומש ביצה, ואם כן נמצא שאם היו שש חלות היה י"ב פעמים 
מ"ג ביצים וחומש ביצה, ואנחנו רואים כאשר אופים שיעור חלה שיוצא מן העיסה כמו ארבע או חמש חלות שלנו, והחלוקה היתה  

ותם, והרי יכולים לאוכלן רק אחה"צ של יום השבת וליל מוצאי שבת, ובני ביתו אינם יכולים  ביום השבת, ואיך אכל הכהן גדול א 
 לאכול עמו, שהרי נאכלה רק לזכרי כהונה ונאכלות רק בעזרה. 

 
וצריך לומר, דהכהן גדול היה מזמין מאחיו הכהנים לאכול עמו, והגם שלכל אחד לא הגיע בחלוקה אלא  

 .כפול, אבל מחלק הכהן הגדול הגיע למספר כהנים יותר מזה
 

עוד אמרתי, שאפשר שהכהן גדול בעצמו יכול לאוכלם על פי דברי רבינו יונה [הנ"ל] שכתב בפירושו על  
. על הא דתנן התם ולא נמצא פסול בלחם הפנים כתב רבינו יונה, לא נמצא בו פסול מסכת אבות פרק חמישי

לא ביוצא ולא בלינה שהיו צריכין לאכול אותו בשבוע שאחר השבת שהסירוהו ואם נשאר לשבוע אחרת הוא 
 נפסל, ואם כן לפי דבריו הרי יש זמן להכהן גדול לאכול חלקו בלחם הפנים כל השבוע עד השבת הבא. 

 
ובספר בן מלך (פרק חמישי סי' ד' אות ג') מביא גם מהרד"ק דנראה מדבריו כהרבינו יונה הנ"ל שלחם 

. דהנה במעשה דנוב (שמואל א' כא, ז) כתב הרד"ק שדוד ודאי לא  הפנים נאכל כל השבוע שלאחר הסילוק
היה בא בדרך בשבת, ובודאי בא אל אחימלך בחול, "ואם תאמר כיון שבא בחול, האיך היה לאחימלך לחם 

בשבת שהיו    -הפנים המוסרים מלפני ה', והלא כבר נאכל בשבת שעברה בין שני המשמרות (שהיה מתחלק  
שמר היוצא ומשמר הנכנס ואוכלין אותו), אפשר שמצא דוד ממנו שלא היה נאכל כולו, כי  בין מ  -מסלקין אותו  

 שתים עשרה חלות שהיו נחלקות לכמה כהנים וכו' וכו'.
 

והנכון לומר עוד, כי חלק אחימלך נשאר, כי כהן גדול היה חולק עם המשמרות בחלות שנאמר והיתה לאהרן 
 ולבניו מחצה לאהרן ומחצה לבניו".

 
מבואר דשייך שלחם הפנים נשאר למשך השבוע שאחר הסילוק (ונאכל במשך כל השבוע), ועל כל פנים אין  

 . חייבין עליו משום נותר לאחר מוצאי שבת, דאם כן הוא טעון שריפה מיד למחרתו
 

(ואף אם נאמר דמאכילת דוד את הלחם אין ראיה לפי מסקנת הגמ' (מנחות צו א) שדוד היה מסוכן והיה בזה  
משום פקוח נפש, מכל מקום מזה שהשאירו את הלחם לאחר מוצאי שבת ולא שרפוהו מבואר דאין בזה איסור  

ע שאחר הסילוק. וע"ש עוד  נותר). ולכאורה יש כאן מקור גדול לדעת רבינו יונה שלחם הפנים נאכל כל השבו
 שהאריך בזה. 


